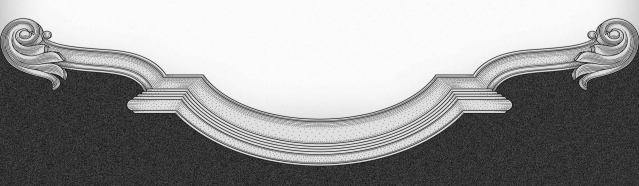


## גליון בת עין



- פרשת שמיני תשע"ח





## דָרוּשִׁים לִפֶּרָשַׁת שָׁמִינִי

וְהוֹא גָּרָה לֹא יָנָר. וְאִיתָא בְּסֵפֶר אוֹר יַעֲלֵה גַּרָה וְיַחְזוֹר לְהִיוֹת מוּתַּר, כִּמַאֲמֵר הַחַיִּם (עה״פּ), תָּנַאי הוּא בַּדַּבַר, חַזַ״לֹּא לַמֵּה נִקְרַא שָׁמוֹ חַזִיר, שֻׁעַתִּיד לחזור להיות מותר.

כַּל זָמֵן שָהוּא לֹא יְגַר, אֲבַל לֵעַתִיד לַבֹא

א. עיין פירוש רקנטי עה"ת שמיני כג ב, רבינו בחיי שמיני יא, ז. ועיין עוד בעשרה מאמרות להרמ"ע מפאנו (מאמר חקור דין ח"ד פי"ג): כטהרת החזיר שעתיד הקב"ה לחדש בריאתו בשני סימנים, שעכשיו אינו אלא מפריס פרסה, והוא עתיד להעלות גרה, ומה שהעיד הכתוב עליו 'והוא גרה לא יגר' איננו עתיד כדברי הקמחי, אלא פועל עבר הוא.

והוא גרה לא יגר. (ויקרא יא:ז)

## "And it does not chew its cud..." (Vayikra 11:7)

ואיתא בספר אור החיים (עה"פ), תנאי הוא בַּדַבַר, כַּל זִמַן שָהוא לא יָגַר, אֲבַל לֶעַתִיד לָבא יַעַלֶה גַּרָה וְיַחִזוֹר לְהִיוֹת מוּתָּר,

In the Sefer Ohr HaChavim the following explanation is found: fact that the pig is not kosher is a conditional matter, for as long as it doesn't chew its cud it is prohibited. However, in the future it will chew its cud and will become permissible. The Ohr HaChayim Hakadosh explains that the pig is not kosher because והוא גרה לא יגר, it does not currently chew

its cud. Yet, there will be a time in the future in which the pig will chew its cud and will then be considered a kosher animal.

> ּכְּמַאֲמֵר חֲזַ"ל לָמָה נִקְרָא שְׁמוֹ חֲזִיר, שֶׁעָתִיד לחזור להיות מותר.

This is like the statement of Chazal: "Why is the pig called a חזיר? Because in the future it will revert to being kosher. The word for revert, which is לחזור, shares a root with the word for pig, which is חזיר.

שֶׁלּוֹ לְפָנִים שֶׁהוּא טוֹב וְכָשֵׁר וּמֵפְרִיס פַּרְסָה, אֲבָל ׳גַּרָה לֹא יִגָּר׳ַ, הַיְינוּ בְּחִינַת פְּנִימִיּוּת שֻׁנְאוֹ. שֶׁלוֹ בְּלֵב וְנֶפֶשׁ אֵינוֹ כֵּן, אֶלָּא הוּא שוֹנְאוֹ. וְשָׁלוֹ בְּלֵב וְנֶפֶשׁ אֵינוֹ כֵּן, שֶׁלָּא הוּא שוֹנְאוֹ. וְיָהָיה עִיכוּב הַגְּאוּלָה, שֶׁאֵין בֶּן דָּוִד בָּא עַד שָׁיִּשְׁה נִרָּה הַחְזִיר, הַיְינוּ שֶׁיִּעְלֶה גַּרָה, וְיִהְיֶה שָּׁנִימִיּוּת לְבּוֹ כִּמוֹ שֵׁמַרְאֵה בִּטְלַפְיוּ, וְהוּא פִּנִימִיּוּת לְבּוֹ כִּמוֹ שֵׁמַרְאֵה בִּטְלַפְיוּ, וְהוּא

וּלְּהָבִין זֶה עַל דֶּרֶךְ עֲבוֹרָה לַה׳, דְּהַנֵּה עִנְיַן הַחֲזִיר שֻׁמֵּרְאָה טְלָפִיו שָׁהוּא כָּשֵׁר (בר״ר סה, א), פֵּירוּשׁ שֶׁיֵּשׁ בְּנֵי אָדָם שֶׁמַּרְאָה אָת עַצְמוֹ לִבְנִי אָדָם בַּחֲלַקְלַקוֹת לְשׁוֹנוֹ אֵיךְ שֶׁהוּא אוֹהֲבָם, אֲבָל לִבּוֹ בַּל עִמָּהָם, וָהוּא בְּחִינַת הַחֲזִיר, שֻׁמֵּרְאָה בְּחִיצוֹנְיוּת

ב. דהעלאת גרה היא סימן טהרה פנימי, 'וגרה לא יגר' היינו שבפנימיותו אינו אוהבו אלא שונאו.

**ג.** היינו שיהיה לו סימן טהרה פנימי, העלאת גרה, כפי שמראה בטלפיו סימן טהרה חיצוני.

וּלְהָבִין זֶה עַל דֶּרֶךְ עֲבוֹדָה לַה׳,

In order to understand this according to the path of avodat Hashem we will suggest the following:

דְהַנֵּה עִנְיַן הַחֲזִיר שָׁמַּרְאָה טְלָפָיו שָׁהוּא כָּשַׁר (בר"ר טה, א),

The idea behind the pig being prohibited is that it displays its completely split hoofs to demonstrate that it is kosher when if fact it is not due to its not chewing its cud. (Beraishit Rabbah 65:1) The pig has only one of the two signs of a kosher mammal. It has completely split hooves, but lacks the other sign of chewing its cud.

פֵּירוּשׁ שֶׁיֵּשׁ בְּנֵי אָדָם שָׁמַּרְאֶה אֶת עַצְמוֹ לִבְנֵי אָדָם בַּחֲלַקְלַקוֹת לְשוֹנוֹ אֵיךְ שֶׁהוּא אוֹהֲבָם,

This demonstrates that there are some people who make themselves appear to others as friends through their smooth and deceitful communication.

אַבַל לבּוֹ בַּל עִמְהַם, וְהוּא בְּחִינַת הַחַזִיר,

שָׁמַרְאֶה בְּחִיצוֹנִיּוּת שֶׁלוֹ לְפָנִים שֶׁהוּא טוֹב וְכָשֵׁר וּמַפְרִיס פַּרְסָה, אֲבָל 'גַרָה לֹא יִגָּר',

However, they are insincere and have the trait of the pig, which outwardly shows that it is kosher due to its having completely split hooves yet is not kosher since it does not chew its cud.

הַיְינוּ בְּחִינַת פְּנִימִיּוּת שֶׁלוֹ בְּלֵב וְנָפֶשׁ אֵינוֹ כֵּן, אֵלֶא הוּא שׁוֹנָאוֹ.

This is like one whose inner thoughts in his heart and soul are not consistent with his external interactions and, instead of loving his fellow, he hates him in his heart.

וְזָהוּ עִיכּוּב הַגְּאוּלָה, שָׁאֵין בֶּן דָּוִד בָּא עֵד שָׁיּשָהַר הַחֲזִיר, הַיִינוּ שָׁיַעֵלֶה גֵּרָה, וְיִהְיֶה פְּנִימִיּוּת לָבּוֹ כְּמוֹ שָׁמַרְאָה בִּטְלָפָיו,

This two-faced behavior prevents the *geulah*, for the son of David, Mashiach, will not come until the pig is purified and becomes permissible through chewing its cud. Then its inner dimension will be like it displays on the outside with

בּיָדוּעַ, וְכֵן הוּא אֵצֶל הָאָדָם שֶׁמְּדַּבֵּק אֶת עַצְמוֹ בִּבְחִינַת אֲמֶת בִּבְחִינַת חִיצוֹנִיּוּת שֶׁלוֹ, וְנִתְדַּבֵּק בְּאוֹת נָא״ו, נַעֲשָׁה מִן נָא״ו עֲשִׂירִית, וְעוֹלֶה עַד לְמֵאוֹת, וְנַעֲשָׂה שֵׁשׁ מֵאוֹת, וּבְחִינַת בְּנִימִיּוּת שֶׁלוֹ שֶׁנִּתְדַּבֵּק בִּבְחִינַת אָמֶת, בְּחִינַת אוֹת נָא״ו, עוֹלָה לַאֲלָפִים". בְּחִינַת אֶמֶת, בְּחִינַת אוֹת נָא״ר, כְּדְאִיתָא בְּחִינַת אָמֶת, בְּחִינַת אוֹת נָא״ר, בּזְּאִיתָא בַּזּוֹהַר הַקְּדוֹשׁ בְּכַמָּה מְקוֹמוֹת (ח״ג ב.) שָׁאוֹת נַאִיר הוּא אוֹת אֲמֶת״ר.

וְזֶה יָדוּעַ (ברכות כא:) שֶׁכֶּל בְּחִינַת קְדוּשָׁה אֵין פָּחוֹת מֵעֲשָׂרָה, וְכָל פְּרָט וּפְרָט כָּלוּל מֵעֲשָׂרָה, עַד שֻׁעוֹלֶה לְמֵאוֹת וְלַאֲלָפִים

ד. בזוה"ק שם: וכן ברחב מה כתיב (יהושע ב, יב) 'ונתתם לי אות אמת', דא את ו', דדא אקרי אות אמת, ואי תימא שאר אתוון לאו אינון אמת, אין, אלא אות דא אות אמת אקרי.

**ה.** היינו דחיצוניות האמת נעשית שש מאות. ופנימיות האמת נעשית ששת אלפים.

its hooves. Since the act of chewing its cud comes from within the animal, it is symbolic of one's inner thoughts and feelings. The notion of the pig becoming a permitted animal as a result of chewing its cud symbolizes how the redemption will come when people ensure that their inner thoughts and feelings are parallel with their external interactions and messages to others.

וְהוּא בְּחִינַת אֲמֶת, בְּחִינַת אוֹת וָא"ו, כָּדְאִיתָא בַּזּוֹהַר הַקָּדוֹשׁ בְּכָמָה מְקוֹמוֹת (ח"ג ב.) שָׁאוֹת וא"ו הוּא אוֹת אמת.

This is the characteristic of truth, which is represented by the letter "NI, as it is found in many places in the holy Zohar (Volume III 2a) that the letter "NI symbolizes truth.

וְזֶה יָדוּעַ (ברכות כא:) שֶׁכֶּל בְּחִינֵת קְדוּשָׁה אֵין פָּחוֹת מֵעֲשָׂרָה, וְכָל פְּרָט וּפְרָט כָּלוּל מֵעֲשָׂרָה, עַד שָׁעוֹלָה לִמֵאוֹת וִלַאֵלְפִים כַּיָּדוּעָ,

It is known (Berachot 21b) that holiness is represented in units no

less that than 10 and that every detail is included in units of 10, 100, and 1,000.

וְכֵן הוּא אֵצֶל הָאָדָם שֶׁמְדַבֵּק אֶת עַצְמוֹ בָּבְחִינַת אֱמֶת בָּבְחִינַת חִיצוֹנִיוּת שֶׁלוֹ, וְנִתְדַבֵּק בְּאוֹת נָא"ו, נַעֲשֶׂה מִן נָא"ו עֲשִׂירִית, וְעוֹלֶה עַד למאוֹת, ונעשה ששׁ מאוֹת,

So it is regarding one who attaches himself to the trait of truth in his **external** interactions with others and. subsequently, connects to the letter of truth. וא"ו. **He is transformed from** the א"א of ten, which is 60, and ascends to the level of hundreds. This transforms him to the number Since the most basic unit of 600. holiness is 10 and the holiness of truth (which is currently being discussed) is represented by the letter וא"ו and number 6, one who achieves truth in his external interactions is said to jump from the basic level o 60 to 600.

> ּוּבְחִינַת פְּנִימִיּוּת שֶׁלוֹ שֻׁנְתְדַבֵּק בִּבְחִינַת אֱמֶת, בְּחִינַת אוֹת וָא"ו, עוֹלָה לַאֵלֶפִים.

אֱמֶת בְּחִיצוֹנִיּוּת וּבִפְנִימִיּוּת, וְהוּא בְּחִינַת שֶׁיּשָׁהֵר הַחֲזִיר, אָז בְּוַדֵּאי יִהְיֶה הַגְּאוּלָה, בָּמָהֵרָה בִּיַמֵינוּ אֲמֵן. וְאֶפְּשֶׁר לָזֶה רָמֵז רַבִּי שִׁמְעוֹן בֵּר יוֹחַאי ע״ה בַּזוֹהַר הַקְּרוֹש (זח״א קיז.) עַד שֶׁיַּגִּיעַ לְבְחִינַת שֵׁשׁ מֵאוֹת בְּאֶלֶף הַשְּׁשִׁיי, הַיִּנוּ שֵׁיָּתִּדְּבֵּק בְּבִחִינַת אוֹת נָא״ו, אוֹת

ו. בזוה"ק שם: ובשית מאה שנין לשתיתאה, יתפתחון תרעי דחכמתא לעילא, ומבועי דחכמתא לתתא, ויתתקן עלמא לאעלא בשביעאה, כבר נש דמתתקן ביומא שתיתאה מכי ערב שמשא לאעלא בשבתא, אוף הכי נמי.

This value is joined to the value formed by his inner thoughts, which are connected to the trait of truth, symbolized by the letter וא"ו, an equal 6,000. The next level of holiness after the unit of hundreds is thousands. When one maintains truth between inner thoughts and external interactions, he makes the jump from the holiness of hundreds to the holiness of thousands. Therefore, the honesty displayed in his interactions with others is equal to a value of 600 and the parallel honesty that permeates his inner feelings is equal to 6,000. The result is 6.600.

> וְאֶפְשֶׁר לֶזֶה רָמֵז רַבִּי שִׁמְעוֹן בֵּר יוֹחַאי ע"ה בַּזּוֹהַר הַקָּדוֹשׁ (זח"א קיז.) עַד שֶׁיַגִּיעַ לְבְחִינַת שַׁשׁ מֵאוֹת בָּאֶלֶף הַשִּׁשִׁי,

Perhaps this is what Rabbi Shimon Bar Yochai alluded to when he discussed the concept of the 600th year of the sixth millennia in which the upper gates of wisdom and the lower wellsprings of wisdom will open before the world is restored to its proper state and the final redemption arrives. (Zohar Chadash Volume I 117a) In that time, people will achieve a level of honestly in which their external interactions with others are parallel to their inner feelings and there will be no deceit in our interpersonal relationships. This is symbolized by the pig starting to display the internal sign of kashrut, which is chewing its cud, in addition to the external sign of kashrut, which is having completely split hooves.

הַיְינוּ שָׁיּתְדַּבֵּק בְּבְחִינֵת אוֹת נָא"וּ, אוֹת אֵמֶת בְּחִיצוֹנִיּוּת וּבְפְנִימִיּוּת, וְהוּא בְּחִינַת שַׁיִּשָׁהֵר הַחֲזִיר, אָז בְּנַדֵּאי יִהְיָה הַגְּאוּלָה, בִּמְהַרָּה בְּיָמֵינוּ אַמוָ.

This is notion of one who attaches himself to the letter 1"N1, the letter that symbolizes truth in both one's interaction with others and his inner feelings, is alluded to in the idea that the pig will become purified and the redemption will then certainly occur. May it be soon in our days, Amen.

Summary: The pasuk says that the pig is not kosher because, although it has completely split hooves, it does not chew its cud.

٦

בת

Our sages infer from the precise wording of the pasuk that this state of not chewing its cud is temporary. In the future, the pig will begin to chew its cud and will then be considered a kosher animal. This also illustrates an important lesson about the character trait of honesty in interpersonal relationships, which will exist before the geulah comes. Sometimes people act nicely to others but internally harbor negative feelings toward them. This deceptive and dishonest practice will cease to exist before the redemption comes, for at that time people will learn to be sincere in their interactions with others.